
El Mito de la 
Secularización y la 
Geopolítica Mundial1

The Myth  of  Secular izat ion  and Global  Geopol i t i cs

Ja la l  Othman Nas i f  Arc in iegas  2

1 El presente artículo constituye un resultado de investigación derivado de los estudios de Maestría 
en Divinidades. 

2 Magíster en Divinidades con profundización en Historia de las Religiones, Theological International 
University, Estados Unidos. Licenciado en Filosofía y Letras, Universidad de Nariño, Colombia. 
Director del Departamento de Humanidades y docente de Ética Profesional y Responsabilidad 
Social en la Universidad CESMAG, Colombia. Correo electrónico: jonasif@unicesmag.edu.co

Artículos

Pág 31

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Resumen
El presente artículo examina críticamente el 

mito de la secularización y su vigencia en el análisis de 
los fenómenos geopolíticos contemporáneos. Desde 
los pensadores ilustrados se difundió la idea de que la 
religión perdería progresivamente su relevancia 
social y política, siendo sustituida por la razón y el 
pensamiento científico como pilares de la vida 
moderna. En esa línea, Max Weber (2012) profundizó 
la tesis del desencantamiento del mundo, según la cual 
el proceso de racionalización conduciría a un 
horizonte histórico donde las explicaciones religiosas 
quedarían relegadas. Sin embargo, la realidad del 
siglo XXI demuestra lo contrario, debido a que los 
conflictos internacionales, las identidades nacionales 
y las dinámicas de poder siguen atravesados por 
componentes religiosos que no pueden ser ignorados 
por las ciencias sociales y humanas. A partir de datos 
estadísticos recientes sobre la religiosidad global y su 
impacto en la política internacional, el artículo 
argumenta que comprender la interrelación entre 
religión y geopolítica es indispensable para un análisis 
riguroso y actualizado de los escenarios mundiales. 
Finalmente, se propone la educación intercultural 
como un horizonte necesario para promover el 
diálogo entre distintas cosmovisiones, fortalecer la 
convivencia en sociedades plurales y superar la 
reducción ilustrada que identifica la religión 
únicamente con un vestigio del pasado.

Palabras clave: educación intercultural, 
geopolítica, Ilustración, religión, secularización.

Abstract

This article critically examines the myth of 
secularization and its validity in the analysis of 
contemporary geopolitical phenomena. From the 
Enlightenment thinkers, the idea spread that religion 
would progressively lose its social and political 
relevance, being replaced by reason and scientific 
thought as pillars of modern life. Along these lines, Max 
Weber (2012) deepened the thesis of the 
disenchantment of the world, according to which the 
process of rationalization would lead to a historical 
horizon where religious explanations would be 
relegated. However, the reality of the twenty-first 
century demonstrates the opposite, because 
international conflicts, national identities and power 
dynamics continue to be traversed by religious 
components that cannot be ignored by the social and 
human sciences. Based on recent statistical data on 
global religiosity and its impact on international politics, 
this article argues that understanding the 
interrelationship between religion and geopolitics is 
indispensable for a rigorous and up-to-date analysis of 
world scenarios. Finally, intercultural education is 
proposed as a necessary horizon to promote dialogue 
between different worldviews, strengthen coexistence in 

Artículos

Pág 32

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

plural societies and overcome the enlightened reduction 
that identifies religion only as a vestige of the past.

Keywords: intercultural education, geopolitics, 
Enlightenment, religion, secularization.

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Introducción 

La modernidad occidental se edificó, en buena 
medida, sobre la premisa de que la religión cedería su 
protagonismo frente al avance de la razón y la ciencia. 
Los pensadores ilustrados defendieron con firmeza la 
necesidad de emancipar a la sociedad del dogma 
religioso, considerando que el progreso humano solo 
sería posible a través de la racionalidad crítica y el 
método científico (Israel, 2019). Esta concepción dio 
origen a la narrativa de la secularización, entendida 
como un proceso mediante el cual lo religioso 
perdería progresivamente relevancia en la esfera 
pública.

En ese mismo horizonte teórico, Max Weber 
(2012/1905) desarrolló la tesis del desencantamiento 
del mundo, según la cual, la modernidad traería 
consigo la racionalización de las prácticas sociales y la 
consecuente marginación de lo religioso a la esfera 
privada. Durante buena parte del siglo XX, esta visión 
inspiró a las ciencias sociales y humanas a asumir la 
secularización como un fenómeno inevitable e 
irreversible (Casanova, 2011).

Sin embargo, los acontecimientos geopolíticos 
recientes desmienten esta lectura lineal. El 
resurgimiento del nacionalismo religioso, la 
incidencia de instituciones de fe en la esfera política y 
el papel de lo sagrado en conflictos internacionales 
muestran que la religión sigue siendo un factor 
estructural en la comprensión del mundo 
contemporáneo (Berger, 1999; Taylor, 2007). Ignorar 
esta realidad implica limitar la capacidad analítica de 
las ciencias sociales y humanas y reducir su alcance 
interpretativo frente a la complejidad global.

El presente artículo tiene como objetivo 
examinar críticamente el mito de la secularización, 
confrontando las proyecciones ilustradas y 
weberianas con la evidencia empírica del siglo XXI. 
Asimismo, busca aportar al debate sobre el papel de la 
religión en la geopolítica mundial, enfatizando en la 
necesidad de una educación intercultural que permita 
abrir espacios de diálogo entre diversas 
cosmovisiones. La hipótesis que guía esta reflexión 
sostiene que la religión, lejos de ser un vestigio del 
pasado, constituye un componente indispensable para 
interpretar los fenómenos geopolíticos actuales y 
proyectar horizontes de convivencia plural en un 
mundo cada vez más interconectado.

La Ilustración y el Mito de la 
Secularización

La Ilustración europea del siglo XVIII se erigió 
como un movimiento intelectual y cultural que 
buscaba emancipar a la humanidad de las ataduras del 
dogma religioso y de la superstición. Autores como 
Voltaire, Kant y Diderot defendieron la primacía de la 
razón y del conocimiento científico como únicas 

fuentes legítimas para comprender y transformar el 
mundo (Israel, 2019). Bajo esta lógica, la religión fue 
concebida como un residuo del pensamiento mítico 
que debía ser superado por la racionalidad ilustrada.

En este contexto, la secularización se entendió 
como un proceso histórico inevitable. Para Comte 
(1998/1830), por ejemplo, la humanidad atravesaba 
tres estadios evolutivos: el teológico, el metafísico y el 
positivo. En esta narrativa, lo religioso quedaba 
relegado a las primeras etapas de la civilización, 
mientras que la ciencia y la razón marcaban el 
horizonte definitivo del progreso humano. Así, la 
religión era reducida a una forma primitiva de 
explicación del mundo, carente de vigencia en una 
sociedad moderna.

Sin embargo, este optimismo ilustrado pronto 
mostró tensiones internas. Mientras que Kant 
(2004/1784) reconocía la religión como una forma de 
guía moral, insistía en que debía subordinarse a la 
autonomía de la razón. Voltaire, por su parte, veía en 
la religión organizada un obstáculo para la libertad de 
pensamiento, lo cual alimentó su crítica al poder 
eclesiástico y su apuesta por la tolerancia religiosa 
como requisito para la convivencia civil.

La herencia ilustrada consolidó lo que hoy se 
denomina el “mito de la secularización”: la creencia de 
que la modernidad conduciría inevitablemente a la 
desaparición de la religión en la esfera pública. Tal 
premisa influyó decisivamente en el desarrollo de las 
ciencias sociales durante los siglos XIX y XX, al punto 
de que muchas teorías asumieron sin 
cuestionamientos la progresiva irrelevancia de lo 
religioso en la configuración social y política 
(Casanova, 2011).

No obstante, la historia contemporánea 
demuestra que esta narrativa no se cumplió. Antes 
bien, la Ilustración sentó las bases de un marco 
interpretativo que, al absolutizar el papel de la razón, 
invisibilizó la persistencia y transformación de lo 
religioso en la vida pública. Esta reducción explicativa 
es la que este artículo busca problematizar, 
mostrando que lo religioso sigue siendo un elemento 
central para comprender la geopolítica del mundo 
actual.

Max Weber y el Desencantamiento del 
Mundo

La teoría social de Max Weber ocupa un lugar 
central en el debate sobre secularización, debido a su 
célebre concepto de desencantamiento del mundo 
(Entzauberung der Welt). En la ética protestante y el 
espíritu del capitalismo, Weber (2012/1905) sostiene 
que el proceso de racionalización moderna implicaba 
un progresivo abandono de las explicaciones mágicas 
y religiosas a favor de una comprensión científica y 
burocrática de la realidad. En esta lectura, la 
modernidad equivalía a un tránsito hacia la 
racionalidad instrumental, donde la religión quedaba 

Artículos

Pág 33

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

confinada a la esfera privada y perdía su capacidad de 
estructurar la vida pública.

El desencantamiento, según Weber, no 
significaba necesariamente la desaparición de la 
religión, sino su reconfiguración en un contexto 
dominado por la racionalidad formal. La sociedad 
moderna, marcada por el desarrollo del capitalismo, 
la ciencia y el Estado burocrático, generaba un 
entorno en el que las visiones religiosas debían 
adaptarse o marginarse (Kalberg, 2014). En 
consecuencia, las ciencias sociales adoptaron durante 
gran parte del siglo XX una lectura de lo religioso 
como fenómeno en declive, coherente con la narrativa 
ilustrada.

No obstante, varios pensadores posteriores 
han cuestionado la validez universal de esta tesis. 
Berger (1999), por ejemplo, reconoció décadas 
después que la supuesta desaparición de la religión no 
se cumplió, al contrario, se evidenció un 
resurgimiento de lo religioso en múltiples contextos. 
Casanova (2011), en la misma línea, demostró que la 
religión continúa jugando un papel crucial en la esfera 
pública, especialmente en los debates políticos y éticos 
contemporáneos. Taylor (2007), por su parte, 
reformuló el concepto de secularidad, argumentando 
que más que un abandono de la fe, lo que caracteriza 
a la modernidad es la pluralidad de opciones 
espirituales y la posibilidad de vivir “como si Dios no 
existiera”.

Estas reinterpretaciones muestran que el 
desencantamiento weberiano no puede entenderse 
como un proceso universal ni definitivo. Si bien la 
racionalización transformó profundamente las 
formas de experiencia religiosa, no eliminó su 
presencia en la vida social y política. Al contrario, el 
siglo XXI evidencia que las religiones se adaptan, 
resurgen y se proyectan como actores relevantes en 
escenarios locales y globales. La tesis weberiana, por 
tanto, debe revisarse no como una profecía cumplida, 
sino como una categoría analítica que ayuda a 
comprender tensiones entre racionalidad moderna y 
persistencia de lo sagrado.

La Persistencia de lo Religioso en la 
Modernidad Tardía

Contrario a las expectativas de la Ilustración y 
a las proyecciones del desencantamiento weberiano, 
la religión no ha desaparecido en la modernidad 
tardía. Más bien, se ha transformado y reconfigurado 
de maneras que la vuelven aún más visible en la esfera 
pública. Este fenómeno muestra que la fe continúa 
siendo un recurso simbólico, político y cultural 
indispensable para amplios sectores de la población 
mundial no solo como un vestigio histórico, sino como 
una fuerza viva que incide en las decisiones colectivas 
y en la configuración de identidades sociales.

En este sentido, se puede afirmar que los 
datos empíricos son reveladores. Según el Pew 

Research Center (2017), el 84 % de la población 
mundial se identifica con alguna tradición religiosa. 
Incluso en sociedades consideradas altamente 
secularizadas, como las de Europa Occidental, la 
religión conserva un peso cultural significativo. Basta 
observar los debates sobre migración, bioética y 
derechos humanos, donde los discursos religiosos 
aparecen de manera recurrente para orientar 
posiciones políticas, moldear legislaciones o 
congregar movimientos sociales (Norris & Inglehart, 
2011). La persistencia de este fenómeno demuestra 
que lo religioso mantiene su capacidad de interpelar 
tanto a los individuos como a los colectivos, 
influyendo en el modo en que se definen los valores 
comunes y los marcos normativos de las comunidades 
políticas.

En el terreno geopolítico, la presencia de lo 
religioso es aún más evidente. El resurgimiento del 
islam político en Oriente Medio, la influencia creciente 
del evangelismo en Estados Unidos y América Latina, 
o el rol del cristianismo ortodoxo en la legitimación 
del proyecto político ruso, son solo algunos ejemplos 
de cómo las tradiciones de fe se articulan con agendas 
estatales y dinámicas de poder internacional 
(Casanova, 2011; Toft, Philpott, & Shah, 2011). Estos 
casos ilustran que la religión, lejos de desaparecer, se 
reinventa y se convierte en un actor de primer orden 
en las relaciones internacionales, no únicamente 
como un fenómeno espiritual, sino también como un 
recurso de legitimidad, cohesión y poder en el 
escenario global.

De acuerdo con la World Values Survey 
(2022), la importancia atribuida a la religión varía 
notablemente según la región del mundo. En África 
Subsahariana y Asia Meridional, más del 80% de la 
población considera que la religión es “muy 
importante” en su vida cotidiana, mientras que en 
Europa Occidental el porcentaje apenas supera el 
30%. Esta brecha evidencia que el proceso de 
secularización no puede entenderse como un destino 
universal, sino como una trayectoria localizada y 
condicionada por factores históricos, culturales y 
políticos. (Véase la Figura 1).

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Introducción 

La modernidad occidental se edificó, en buena 
medida, sobre la premisa de que la religión cedería su 
protagonismo frente al avance de la razón y la ciencia. 
Los pensadores ilustrados defendieron con firmeza la 
necesidad de emancipar a la sociedad del dogma 
religioso, considerando que el progreso humano solo 
sería posible a través de la racionalidad crítica y el 
método científico (Israel, 2019). Esta concepción dio 
origen a la narrativa de la secularización, entendida 
como un proceso mediante el cual lo religioso 
perdería progresivamente relevancia en la esfera 
pública.

En ese mismo horizonte teórico, Max Weber 
(2012/1905) desarrolló la tesis del desencantamiento 
del mundo, según la cual, la modernidad traería 
consigo la racionalización de las prácticas sociales y la 
consecuente marginación de lo religioso a la esfera 
privada. Durante buena parte del siglo XX, esta visión 
inspiró a las ciencias sociales y humanas a asumir la 
secularización como un fenómeno inevitable e 
irreversible (Casanova, 2011).

Sin embargo, los acontecimientos geopolíticos 
recientes desmienten esta lectura lineal. El 
resurgimiento del nacionalismo religioso, la 
incidencia de instituciones de fe en la esfera política y 
el papel de lo sagrado en conflictos internacionales 
muestran que la religión sigue siendo un factor 
estructural en la comprensión del mundo 
contemporáneo (Berger, 1999; Taylor, 2007). Ignorar 
esta realidad implica limitar la capacidad analítica de 
las ciencias sociales y humanas y reducir su alcance 
interpretativo frente a la complejidad global.

El presente artículo tiene como objetivo 
examinar críticamente el mito de la secularización, 
confrontando las proyecciones ilustradas y 
weberianas con la evidencia empírica del siglo XXI. 
Asimismo, busca aportar al debate sobre el papel de la 
religión en la geopolítica mundial, enfatizando en la 
necesidad de una educación intercultural que permita 
abrir espacios de diálogo entre diversas 
cosmovisiones. La hipótesis que guía esta reflexión 
sostiene que la religión, lejos de ser un vestigio del 
pasado, constituye un componente indispensable para 
interpretar los fenómenos geopolíticos actuales y 
proyectar horizontes de convivencia plural en un 
mundo cada vez más interconectado.

La Ilustración y el Mito de la 
Secularización

La Ilustración europea del siglo XVIII se erigió 
como un movimiento intelectual y cultural que 
buscaba emancipar a la humanidad de las ataduras del 
dogma religioso y de la superstición. Autores como 
Voltaire, Kant y Diderot defendieron la primacía de la 
razón y del conocimiento científico como únicas 

fuentes legítimas para comprender y transformar el 
mundo (Israel, 2019). Bajo esta lógica, la religión fue 
concebida como un residuo del pensamiento mítico 
que debía ser superado por la racionalidad ilustrada.

En este contexto, la secularización se entendió 
como un proceso histórico inevitable. Para Comte 
(1998/1830), por ejemplo, la humanidad atravesaba 
tres estadios evolutivos: el teológico, el metafísico y el 
positivo. En esta narrativa, lo religioso quedaba 
relegado a las primeras etapas de la civilización, 
mientras que la ciencia y la razón marcaban el 
horizonte definitivo del progreso humano. Así, la 
religión era reducida a una forma primitiva de 
explicación del mundo, carente de vigencia en una 
sociedad moderna.

Sin embargo, este optimismo ilustrado pronto 
mostró tensiones internas. Mientras que Kant 
(2004/1784) reconocía la religión como una forma de 
guía moral, insistía en que debía subordinarse a la 
autonomía de la razón. Voltaire, por su parte, veía en 
la religión organizada un obstáculo para la libertad de 
pensamiento, lo cual alimentó su crítica al poder 
eclesiástico y su apuesta por la tolerancia religiosa 
como requisito para la convivencia civil.

La herencia ilustrada consolidó lo que hoy se 
denomina el “mito de la secularización”: la creencia de 
que la modernidad conduciría inevitablemente a la 
desaparición de la religión en la esfera pública. Tal 
premisa influyó decisivamente en el desarrollo de las 
ciencias sociales durante los siglos XIX y XX, al punto 
de que muchas teorías asumieron sin 
cuestionamientos la progresiva irrelevancia de lo 
religioso en la configuración social y política 
(Casanova, 2011).

No obstante, la historia contemporánea 
demuestra que esta narrativa no se cumplió. Antes 
bien, la Ilustración sentó las bases de un marco 
interpretativo que, al absolutizar el papel de la razón, 
invisibilizó la persistencia y transformación de lo 
religioso en la vida pública. Esta reducción explicativa 
es la que este artículo busca problematizar, 
mostrando que lo religioso sigue siendo un elemento 
central para comprender la geopolítica del mundo 
actual.

Max Weber y el Desencantamiento del 
Mundo

La teoría social de Max Weber ocupa un lugar 
central en el debate sobre secularización, debido a su 
célebre concepto de desencantamiento del mundo 
(Entzauberung der Welt). En la ética protestante y el 
espíritu del capitalismo, Weber (2012/1905) sostiene 
que el proceso de racionalización moderna implicaba 
un progresivo abandono de las explicaciones mágicas 
y religiosas a favor de una comprensión científica y 
burocrática de la realidad. En esta lectura, la 
modernidad equivalía a un tránsito hacia la 
racionalidad instrumental, donde la religión quedaba 

confinada a la esfera privada y perdía su capacidad de 
estructurar la vida pública.

El desencantamiento, según Weber, no 
significaba necesariamente la desaparición de la 
religión, sino su reconfiguración en un contexto 
dominado por la racionalidad formal. La sociedad 
moderna, marcada por el desarrollo del capitalismo, 
la ciencia y el Estado burocrático, generaba un 
entorno en el que las visiones religiosas debían 
adaptarse o marginarse (Kalberg, 2014). En 
consecuencia, las ciencias sociales adoptaron durante 
gran parte del siglo XX una lectura de lo religioso 
como fenómeno en declive, coherente con la narrativa 
ilustrada.

No obstante, varios pensadores posteriores 
han cuestionado la validez universal de esta tesis. 
Berger (1999), por ejemplo, reconoció décadas 
después que la supuesta desaparición de la religión no 
se cumplió, al contrario, se evidenció un 
resurgimiento de lo religioso en múltiples contextos. 
Casanova (2011), en la misma línea, demostró que la 
religión continúa jugando un papel crucial en la esfera 
pública, especialmente en los debates políticos y éticos 
contemporáneos. Taylor (2007), por su parte, 
reformuló el concepto de secularidad, argumentando 
que más que un abandono de la fe, lo que caracteriza 
a la modernidad es la pluralidad de opciones 
espirituales y la posibilidad de vivir “como si Dios no 
existiera”.

Estas reinterpretaciones muestran que el 
desencantamiento weberiano no puede entenderse 
como un proceso universal ni definitivo. Si bien la 
racionalización transformó profundamente las 
formas de experiencia religiosa, no eliminó su 
presencia en la vida social y política. Al contrario, el 
siglo XXI evidencia que las religiones se adaptan, 
resurgen y se proyectan como actores relevantes en 
escenarios locales y globales. La tesis weberiana, por 
tanto, debe revisarse no como una profecía cumplida, 
sino como una categoría analítica que ayuda a 
comprender tensiones entre racionalidad moderna y 
persistencia de lo sagrado.

La Persistencia de lo Religioso en la 
Modernidad Tardía

Contrario a las expectativas de la Ilustración y 
a las proyecciones del desencantamiento weberiano, 
la religión no ha desaparecido en la modernidad 
tardía. Más bien, se ha transformado y reconfigurado 
de maneras que la vuelven aún más visible en la esfera 
pública. Este fenómeno muestra que la fe continúa 
siendo un recurso simbólico, político y cultural 
indispensable para amplios sectores de la población 
mundial no solo como un vestigio histórico, sino como 
una fuerza viva que incide en las decisiones colectivas 
y en la configuración de identidades sociales.

En este sentido, se puede afirmar que los 
datos empíricos son reveladores. Según el Pew 

Research Center (2017), el 84 % de la población 
mundial se identifica con alguna tradición religiosa. 
Incluso en sociedades consideradas altamente 
secularizadas, como las de Europa Occidental, la 
religión conserva un peso cultural significativo. Basta 
observar los debates sobre migración, bioética y 
derechos humanos, donde los discursos religiosos 
aparecen de manera recurrente para orientar 
posiciones políticas, moldear legislaciones o 
congregar movimientos sociales (Norris & Inglehart, 
2011). La persistencia de este fenómeno demuestra 
que lo religioso mantiene su capacidad de interpelar 
tanto a los individuos como a los colectivos, 
influyendo en el modo en que se definen los valores 
comunes y los marcos normativos de las comunidades 
políticas.

En el terreno geopolítico, la presencia de lo 
religioso es aún más evidente. El resurgimiento del 
islam político en Oriente Medio, la influencia creciente 
del evangelismo en Estados Unidos y América Latina, 
o el rol del cristianismo ortodoxo en la legitimación 
del proyecto político ruso, son solo algunos ejemplos 
de cómo las tradiciones de fe se articulan con agendas 
estatales y dinámicas de poder internacional 
(Casanova, 2011; Toft, Philpott, & Shah, 2011). Estos 
casos ilustran que la religión, lejos de desaparecer, se 
reinventa y se convierte en un actor de primer orden 
en las relaciones internacionales, no únicamente 
como un fenómeno espiritual, sino también como un 
recurso de legitimidad, cohesión y poder en el 
escenario global.

De acuerdo con la World Values Survey 
(2022), la importancia atribuida a la religión varía 
notablemente según la región del mundo. En África 
Subsahariana y Asia Meridional, más del 80% de la 
población considera que la religión es “muy 
importante” en su vida cotidiana, mientras que en 
Europa Occidental el porcentaje apenas supera el 
30%. Esta brecha evidencia que el proceso de 
secularización no puede entenderse como un destino 
universal, sino como una trayectoria localizada y 
condicionada por factores históricos, culturales y 
políticos. (Véase la Figura 1).

Artículos

Pág 34

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Figura 1
Importancia de la religión en la vida de las personas (2022)

Nota. Autoría propia con datos del World Values Survey 1981–2022
longitudinal aggregate v.3.0 (WVS, 2022).

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

Figura 2
Proyección mundial de la filiación religiosa (2015 -2060)

Nota. Fuente: Autoría propia a partir de Pew Research Center (2017),
The future of world religions: Population growth projections, 2015–2060.

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Artículos

Pág 35

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Artículos

Pág 36

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Artículos

Pág 37

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

País

Israel

EE.UU.

Irán

Arabia Saudita

India

Rusia

China

Modelo de relación Estado–religión

Democracia con fuerte impronta religiosa.

Separación formal, presencia pública fuerte.

Estado confesional chií.

Monarquía islámica suní.

Democracia secular en tensión.

Estado laico con ortodoxia dominante.

Estado ateo, control religioso estricto.

Uso político de la religión

Sionismo: mito histórico y fe.

Evangelismo y prosperidad como base electoral.

Legitimidad del wali faqih.

Difusión del wahabismo con recursos petroleros.

Hindutva hinduista bajo Modi.

Putin usa la fe para nacionalismo.

Religión subordinada al Partido.

Impacto geopolítico

Alta influencia regional e internacional.

Apoyo a Israel, peso en foros globales.

Expansión regional vía grupos chiíes.

Rivalidad con Irán por hegemonía.

Tensiones internas y con Pakistán.

Justificación de expansión (Ucrania).

Control interno y tensiones externas.

Tabla 1
Religión y geopolítica en el siglo XXI - Síntesis comparativa 

Nota. Fuente: Autoría propia a partir de Casanova (2011), Taylor (2007), Lustick (2019), Bowler (2013), Alfoneh (2018), Commins (2015), Jaffrelot
(2021), Knox (2019), Froese y Lu (2019), y Pew Research Center (2016, 2017, 2021).

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Artículos

Pág 38

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Artículos

Pág 39

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.



Los resultados anteriores, permiten observar 
con claridad que la secularización es un proceso 
diferencial y no un patrón homogéneo. Mientras que 
Europa Occidental confirma la tendencia de declive 
religioso descrita por las teorías clásicas, regiones 
como África, Asia y América Latina refuerzan la 
centralidad de la religión en la vida social y política. El 
caso de Estados Unidos, con un 60% de población que 
atribuye alta importancia a la religión, muestra 
además que ni siquiera las sociedades altamente 
modernizadas escapan a la vigencia del factor 
religioso.

Por lo tanto, resulta pertinente confirmar que 
la persistencia de lo religioso en la modernidad tardía 
obliga a replantear las categorías tradicionales de las 
ciencias sociales y las humanidades. Ya no resulta 
sostenible considerar la religión únicamente como un 
residuo del pasado puesto que constituye, en cambio, 
un actor activo que interviene en la esfera pública y 
que debe ser tomado en cuenta para comprender la 
complejidad de los fenómenos globales. Ignorar esta 
dimensión supone empobrecer el análisis académico y 
reducir la capacidad de interpretar los escenarios 
contemporáneos. 

Transformaciones Globales de la 
Filiación Religiosa

El mito de la secularización sugería que, con el 
avance de la modernidad, las religiones entrarían en 
un proceso irreversible de declive. Sin embargo, los 
datos demográficos muestran un panorama 
radicalmente distinto. El estudio del Pew Research 
Center (2017) proyecta que, lejos de desaparecer, la 
mayoría de las tradiciones religiosas experimentarán 
un crecimiento o mantendrán su presencia en el 
mundo hasta mediados del siglo XXI. Este fenómeno 
evidencia que lo religioso no es un vestigio del pasado, 
sino un componente dinámico que continúa 
modelando identidades y estructuras políticas.

La Figura 2 presenta un panorama 
comparativo de la filiación religiosa mundial entre 
2015 y la proyección para 2060. El islam, en 
particular, muestra el crecimiento más significativo, 
con un incremento del 7%, mientras que el 
cristianismo se mantiene estable con una ligera 
tendencia al alza. El hinduismo conserva su 
proporción global, mientras que el budismo y la 
población sin filiación religiosa registran descensos. 
Resulta revelador que, incluso en contextos donde se 
anuncia la expansión del ateísmo o el secularismo, la 
pertenencia a comunidades religiosas sigue 
mostrando una notable resiliencia.

Aunque el judaísmo representa un porcentaje 
reducido de la población mundial (0,2% en 2015 y 
proyección similar en 2060), su relevancia trasciende 
lo demográfico. La centralidad de Israel en los 
conflictos de Medio Oriente, el papel de la diáspora 
judía en distintos países y su influencia cultural, 
científica y política en Occidente lo convierten en un 
actor desproporcionadamente influyente en la 
geopolítica mundial. Esto confirma que el peso de una 
tradición religiosa no se mide únicamente por su 
número de adherentes, sino también por su capacidad 
de incidir en los procesos sociales, culturales y 
estatales a escala global.

En conjunto, estas proyecciones muestran que 
las narrativas de un futuro secularizado no reflejan la 
complejidad del escenario contemporáneo. La 
diversidad de trayectorias religiosas obliga a 
reconocer que la religión seguirá configurando tanto 
la vida privada como los espacios públicos, y que sus 
transformaciones deben ser analizadas en clave 
histórica y geopolítica.

Religión y Geopolítica en el Siglo XXI
En la geopolítica del siglo XXI la religión se ha 

consolidado como un factor de legitimidad y poder 
que atraviesa tanto democracias como regímenes 
autoritarios. Su influencia no se limita a la esfera 
privada, pues impregna discursos políticos, 
fundamenta nacionalismos y estructura alianzas 
internacionales. En determinados contextos, la fe 
actúa como motor de cohesión social, mientras que en 
otros se convierte en fuente de exclusión y 
confrontación. Ignorar esta dimensión supone reducir 
la capacidad explicativa de las ciencias sociales y 
humanas frente a un mundo que sigue marcado por 
narrativas sagradas (Casanova, 2011; Taylor, 2007).

El caso de Israel constituye un ejemplo 
paradigmático. El sionismo contemporáneo combina 

nacionalismo político y justificación religiosa en un 
proyecto estatal que se legitima en torno a la “tierra 
prometida” y a la centralidad de Jerusalén. Como 
advierte Lustick (2019), la unión de mito histórico y fe 
religiosa ha convertido a Israel en un actor singular 
que, pese a representar menos del 0,2% de la 
población mundial, su influencia global es 
desproporcionada, en gran parte debido al respaldo 
de Estados Unidos y a la fuerza de su narrativa 
identitaria. Según el Pew Research Center (2016), esta 
dimensión religiosa interna se traduce en divisiones 
políticas y sociales que a su vez repercuten en la 
política regional y mundial.

Estados Unidos, por su parte, muestra cómo lo 
religioso moldea tanto la política doméstica como la 
exterior. El evangelismo, y en particular, el evangelio 
de la prosperidad, legitima una visión donde la fe se 
traduce en éxito económico y bienestar material, 
vinculando la religión con el ethos capitalista (Bowler, 
2013). De acuerdo con el Pew Research Center (2021), 
casi cuatro de cada diez adultos en Estados Unidos se 
identifican como protestantes evangélicos, lo que 
explica su peso decisivo en procesos electorales y en 
la configuración de la política exterior, especialmente 
en el respaldo a Israel y en debates sobre bioética y 
derechos humanos en foros internacionales.

En Oriente Medio, el entrecruce entre religión 
y política se vuelve aún más evidente. Irán constituye 
un Estado confesional chií en el que la figura del wali 
faqih (guía supremo religioso), concentra 
simultáneamente poder espiritual y político (Alfoneh, 
2018). Este modelo no solo organiza la vida interna, 
sino que proyecta su influencia regional mediante el 
apoyo a grupos como Hezbollah en Líbano o los hutíes 
en Yemen. En contraposición, Arabia Saudita, bastión 
del islam suní wahabita, ha utilizado sus recursos 
petroleros para difundir su interpretación religiosa en 
el mundo musulmán, construyendo una diplomacia 
religiosa que compite directamente con la de Irán 
(Commins, 2015). Este antagonismo, más allá de lo 
económico, refleja una pugna de legitimidades 
religiosas con profundas implicaciones geopolíticas.

En Asia meridional, India se presenta como un 
laboratorio de cómo la religión puede convertirse en 
un recurso de nacionalismo identitario. Bajo el 
liderazgo de Narendra Modi y el partido Bharatiya 
Janata Party (BJP), el proyecto político del Hindutva 
busca consolidar al hinduismo como núcleo de la 
identidad nacional, relegando a minorías como 
musulmanes y cristianos (Jaffrelot, 2021). Esta 
dinámica no solo reconfigura la política interna, sino 
que alimenta tensiones interreligiosas y repercute en 
las relaciones con países vecinos como Pakistán y 
Bangladés. De acuerdo con el Pew Research Center 
(2017), India es uno de los países más religiosos del 
mundo, con más del 80% de su población que 
considera la fe “muy importante” en su vida, un dato 
que explica por qué lo religioso resulta tan influyente 
en su agenda política.

En Rusia, la reemergencia de la Iglesia 
Ortodoxa tras la caída de la Unión Soviética ha sido 
decisiva para la construcción de un nuevo relato 
nacional. Según Knox (2019), el gobierno de Vladimir 
Putin ha instrumentalizado a la ortodoxia como pilar 
moral y cultural del Estado, articulando un discurso 
que combina fe religiosa, tradición histórica y poder 
militar. Esta alianza entre Iglesia y Estado fortalece la 
legitimidad del régimen en el plano interno, al tiempo 
que ofrece un marco ideológico para justificar 
políticas expansionistas, como la intervención en 
Ucrania. La religión, en este caso, se convierte en un 
recurso simbólico que consolida un nacionalismo 
autoritario con proyección internacional.

El contraste más revelador se encuentra en 
China, un Estado oficialmente ateo y gobernado por el 
Partido Comunista, que sin embargo reconoce la 
fuerza social de lo religioso. Aunque la Constitución 
proclama la “libertad de culto”, en la práctica el 
gobierno ejerce un control estricto sobre las 
comunidades religiosas, subordinándolas a la lógica 
del Estado. Como señalan Froese y Lu (2019), dicho 
control se concreta en el reconocimiento oficial de 
solo cinco religiones entre las cuales se encuentran el 
budismo, taoísmo, islam, catolicismo y 
protestantismo, y en la creación de asociaciones 
patrióticas que alinean la fe con los objetivos del 
Partido. Más allá de fomentar religiosidad, el régimen 
utiliza esta supervisión como un mecanismo de 
vigilancia social y de neutralización de posibles focos 
de resistencia, visibles en la represión a los 
musulmanes uigures en Xinjiang o en las restricciones 
a iglesias cristianas no registradas.

Por lo tanto, ya sea como fundamento 
ideológico de un Estado confesional (Irán), como 
diplomacia religiosa transnacional (Arabia Saudita), 
como nacionalismo identitario (Israel, India, Rusia) o 
como objeto de control estatal (China), la religión 
constituye un factor ineludible para comprender las 
dinámicas de poder actuales. Esta diversidad de 
escenarios demuestra que no existe un único modelo 
de relación entre religión y política, pero confirma que 
ninguna potencia mundial puede desentenderse del 
fenómeno religioso sin comprometer su propia 
estrategia geopolítica.

Para concluir este análisis, resulta útil 
sintetizar las distintas formas en que la religión se 
articula con la política y la geopolítica en contextos 
nacionales diversos. La Tabla 1 ofrece una 
comparación de casos representativos de Israel, 
Estados Unidos, Irán, Arabia Saudita, India, Rusia y 
China, a partir de tres variables enmarcadas entre el 
modelo de relación Estado–religión, uso político de la 
religión e impacto geopolítico. Esta sistematización 
permite observar que, aunque las modalidades varían 
significativamente según los contextos históricos y 
culturales, en todos los casos lo religioso constituye 
un factor determinante en la configuración de los 
escenarios globales contemporáneos.

Discusión
Para el planteamiento de la discusión se ha 

tomado como punto de partida la constatación de que 
la tesis de la secularización, durante mucho tiempo 
asumida casi como un consenso en las ciencias 
sociales y humanas, ha sido objeto de revisiones y 
matices a la luz de la realidad contemporánea. Autores 
que en su momento defendieron la idea de un 
inevitable declive de lo religioso han reconocido que 
las religiones no solo persisten, sino que se 
reconfiguran y adquieren nuevas formas de incidencia 
en la esfera pública. Este giro en el debate académico, 
abre la puerta a una reflexión crítica en torno a los 
aportes de la sociología, la filosofía y la ciencia 
política, que hoy ofrecen marcos interpretativos más 
complejos y adecuados para comprender la relación 
entre religión y geopolítica.

Uno de los giros más llamativos es el del 
propio Peter Berger, quien había pronosticado el 
ocaso de las creencias religiosas como signo de 
modernidad. Años más tarde, sin embargo, admitió 
que lo que realmente se estaba viviendo era una 
“desecularización del mundo”, visible en el 
resurgimiento de las religiones como actores sociales 
y políticos (Berger, 1999). Este reconocimiento revela 
que incluso los teóricos más comprometidos con la 
narrativa clásica se vieron obligados a revisar sus 
hipótesis iniciales.

La sociología también se enriqueció con 
aportes que no solo rectificaron, sino que ampliaron el 
horizonte analítico. José Casanova, por ejemplo, 
advierte que lo religioso nunca abandonó el espacio 
público, sino que se expresó bajo formas renovadas de 
participación y visibilidad. Sus “religiones públicas”, 
presentes en debates éticos y políticos, muestran que 
la fe no se limita al ámbito privado, sino que interviene 
directamente en la construcción de legitimidad y en la 
definición de valores comunes (Casanova, 2011). Desde 
otra perspectiva, Charles Taylor (2007) subraya que lo 
característico de nuestra era secular no es el vacío 
religioso, sino la coexistencia de múltiples caminos de 
sentido. Así, la modernidad se entiende mejor como 
pluralidad espiritual que como homogeneidad secular.

En la ciencia política y en las relaciones 
internacionales, la discusión tomó otro rumbo. El 

conocido “choque de civilizaciones” de Huntington, 
planteó que los conflictos del mundo pos-Guerra Fría 
estarían marcados por identidades religiosas y 
culturales más que por ideologías políticas. Aunque su 
tesis ha recibido críticas por determinista, puso en 
evidencia que la religión debía considerarse como un 
marcador de frontera y un factor de conflicto en la 
agenda internacional (Huntington, 1996).

El debate se amplió con la propuesta de Toft, 
Philpott y Shah, quienes sostienen que el siglo XXI 
puede ser descrito como un “siglo de Dios”. Según 
estos autores, las religiones resurgen como actores 
globales que influyen en procesos democráticos, 
debates sobre derechos humanos y redes 
transnacionales de poder(Toft et al., 2011). En este 
enfoque, lo religioso ya no aparece como un residuo 
del pasado, sino como una fuerza dinámica capaz de 
modelar el presente y el futuro del sistema 
internacional.

En conjunto, lo que muestran estas 
perspectivas es que la discusión contemporánea ya no 
se centra en preguntarse si la religión desaparecerá, 
sino en entender cómo se transforma y qué funciones 
cumple en sociedades cada vez más 
interdependientes. Este giro crítico demuestra que la 
secularización, más que un destino inevitable, debe 
entenderse como un proceso situado, diverso y 
muchas veces reversible. Solo así las ciencias sociales 
y humanas y la ciencia política, pueden ofrecer 
lecturas ajustadas a la complejidad del siglo XXI.

Educación Intercultural como 
Propuesta de Salida

Más allá del análisis teórico y de la constatación 
empírica de la vigencia de lo religioso en la geopolítica, 
se vuelve necesario pensar en horizontes de salida 
frente a las tensiones que genera esta realidad. Para el 
planteamiento de esta propuesta, se parte de una 
convicción sencilla y que exige una sensibilidad hacia la 
pluralidad religiosa y cultural, y que no debe entenderse 
como una amenaza inevitable, sino por el contrario, 
como una oportunidad para ensayar formas renovadas 
de convivencia. En este sentido, la educación 
intercultural se presenta como un camino privilegiado 
para articular el diálogo entre cosmovisiones distintas y 
para reducir los riesgos de la confrontación identitaria.

La historia reciente muestra, sin embargo, lo 
que ocurre cuando ese horizonte se pierde. Es así que 
en nombre de Dios se han legitimado guerras 
interminables, se ha perseguido y asesinado a 
comunidades enteras, se ha naturalizado el hambre 
como destino de pueblos considerados “inferiores”, y 
se ha cultivado la violencia como si fuera un mandato 
divino. El recurso a lo sagrado ha servido tanto para 
sostener proyectos de liberación como para justificar 
sistemas de dominación. Esta ambigüedad dramática 
obliga a reconocer que la religión, sin espacios de 
diálogo intercultural, puede convertirse en 
combustible para la exclusión y la barbarie.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se perfila como un antídoto necesario. De 
acuerdo con Modood (2019), las experiencias 
europeas de inclusión de comunidades musulmanas 
en los sistemas escolares muestran que la convivencia 
no exige asimilación forzada, sino reconocimiento de 
las diferencias. En América Latina, como señalan Dietz 
y Mateos (2011), las pedagogías interculturales que 
integran cosmovisiones indígenas y cristianas han 
demostrado que el respeto mutuo puede ser cultivado 
desde la infancia. No se trata únicamente de 
transmitir contenidos, sino de aprender a mirar al 
otro sin reducirlo ni eliminarlo.

La filosofía ofrece también un fundamento 
ético. Levinas (1993) recuerda que la responsabilidad 
comienza en el encuentro con el rostro del otro, cuya 
desnudez interpela y reclama una respuesta. Allí, 
donde el rostro es negado o desfigurado, como 
ocurrió en los campos de refugiados judíos durante el 
Holocausto, como ocurre hoy con el pueblo palestino 
confinado y desplazado, o en los cuerpos mutilados 
por la guerra y las multitudes condenadas al hambre, 
la violencia suplanta el diálogo y lo sagrado se 
convierte en máscara de la muerte. Levinas nos invita 
a pensar que la educación intercultural no es una 
estrategia pedagógica más, sino un imperativo ético 
frente a la alteridad.

En sintonía con esta visión, Fornet-Betancourt 
(2003) advierte que la educación intercultural no 
busca uniformar, sino tender puentes entre 
diferencias irreductibles. En un mundo donde la 
religión sigue siendo un factor de identidad y poder, la 
alternativa no es negarla ni silenciarla, sino aprender 
a convivir con su presencia, reconociendo su potencial 
para el bien, pero también su riesgo de destrucción. La 
opción es clara; o se cultiva el respeto intercultural 
como forma de resistencia a la barbarie, o se continúa 
repitiendo la historia de violencia, hambre y muerte 
escrita tantas veces en nombre de Dios.

Conclusiones
El recorrido realizado muestra que el mito de 

la secularización no basta para explicar el presente. 
Lejos de desaparecer, la religión ha persistido, se ha 
transformado y ha adquirido nuevas formas de 
incidencia en la vida pública y en la geopolítica del 
siglo XXI. Desde Israel hasta Irán, desde Estados 
Unidos hasta China, los escenarios analizados revelan 
que lo religioso constituye un factor insoslayable para 
comprender tanto dinámicas de cohesión como de 
conflicto.

Sin embargo, el peso de la religión en la 
política no siempre se traduce en esperanza o 
dignidad. La historia recuerda con crudeza cómo en 
nombre de Dios se han legitimado guerras, 
persecuciones y sistemas de opresión. En la 
actualidad, los campos de refugiados, las poblaciones 
hambrientas y pueblos como el palestino sometido a 
un sufrimiento inagotable muestran que lo sagrado 
puede ser manipulado hasta convertirse en máscara 
de la muerte. La religión, cuando es capturada por la 
lógica de la exclusión y del poder absoluto, pierde su 
capacidad de humanizar y se convierte en 
instrumento de violencia.

Frente a este panorama, la educación 
intercultural se impone como una alternativa ética y 
política. No se limita a promover el respeto entre 
credos, sino que abre la posibilidad de trascender el 
concepto mismo de religión hacia el de espiritualidad, 
entendida como búsqueda de sentido compartida 
entre pueblos y personas. En este horizonte, lo que 
está en juego no es solo la tolerancia, sino la capacidad 
de transformar el yo en nosotros, reconociendo que la 
alteridad no amenaza la identidad, sino que la 
enriquece.

Como recordaba Levinas (1993), la 
responsabilidad surge en el encuentro con el rostro 
del otro, un llamado que hoy adquiere urgencia en un 
mundo marcado por el hambre, el exilio y la guerra. 
De allí que la educación intercultural no pueda 
reducirse a un programa pedagógico, sino que debe 
asumirse como un imperativo ético y espiritual que 
permita resistir a la barbarie y proyectar una 
convivencia más justa.

Para finalizar este estudio, la secularización 
por sí sola no explica los fenómenos globales 
contemporáneos; lo religioso y lo espiritual siguen 
siendo actores de primer orden. La tarea pendiente no 
es negar esta realidad, sino integrarla críticamente en 
los análisis académicos y en las políticas públicas. La 
educación intercultural, al abrir espacio para las 
espiritualidades colectivas e individuales, ofrece un 
horizonte posible en el que la pluralidad deje de ser 
motivo de muerte y se convierta en fuente de vida 
compartida.

 

Referencias
Berger, P. (1999). The desecularization of the world: Resurgent 

religion and world politics. Wm. B. Eerdmans. 
http://storage.cloversites.com/pathwaysfor 
utualrespect/documents/Berger-Deseculariz
ation_World.pdf

Bowler, K. (2013). Blessed: A history of the American 
prosperity gospel. Oxford University Press. 
https://archive.org/details/blessedhistoryof0
000bowl/mode/2up

Casanova, J. (2011). Religiones públicas en el mundo moderno. 
PPC. 
https://es.scribd.com/document/122858101/
RELIGIONES-PUBLICAS

Comte, A. (1998). Curso de filosofía positiva (J. A. Estévez, 
Trad.). Porrúa.  
https://www.casadellibro.com.co/libro-la-filo
sofia-positiva/9789700765211/ 1126386

Dietz, G., & Mateos, L. (2011). Interculturalidad y educación 
intercultural en México. Fondo de Cultura 
Económica. 
https://dgeiib.basica.sep.gob.mx/files/fondo-
editorial/educacion-intercultural/cgeib_000
05.pdf

Fornet-Betancourt, R. (2003). Transformación intercultural 
de la filosofía. Desclée de Brouwer. 
https://ru.dgb.unam.mx/server/api/core/bits
treams/358d6147-bc15-4d07-a687-ac58309
b0e94/content

Froese, P., & Lu, Y. (2019). Religion in China: Survival and 
revival under communist rule. Oxford University 
Press.  
https://www.academia.edu/89915342/ 
Religion_in_China_Survival_and_Revival_u
nder_Communist_Rule_By_Fenggang_Yang
_New_York_Oxford_University_Press_2011
_Pp_xv_245_24_95_paper_

Israel, J. (2019). La Ilustración radical: La filosofía y la 
construcción de la modernidad 1650-1750. Fondo de 
Cultura Económica. 
https://fondodeculturaeconomica.com/Ficha
/9786071649034/F

Jaffrelot, C. (2021). Modi’s India: Hindu nationalism and the rise 
of ethnic democracy. Princeton University Press. 
https://press.princeton.edu/books/hardcover
/ 9 7 8 0 6 9 1 2 0 6 8 0 6 / m o d i s - i n d i a ? 
srsltid=AfmBOorRxy-h8P3JPvYWxWt7 
hbFvf3H5ngQzAVh0ogLObraMdTVXaVPP

Kant, I. (2004). Respuesta a la pregunta: ¿Qué es la Ilustración? 
(M. García Morente, Trad.). Alianza Editorial. 
(Obra original publicada en 1784).  
https://es.scribd.com/document/489408891
/Respuesta-a-la-pregunta-Que-es-Ilustracion
-Immanuel-Kant

Knox, Z. (2019). Russian society and the Orthodox Church: 
Religion in Russia after communism. Routledge. 
https://chatgpt.com/g/g-a6Fpz8NRb-humani
ze-ai/c/68bdef7f-2948-8330-ab2e-c7bb77ba
94db

Levinas, E. (1993). Ética e infinito (A. R. García, Trad.). 
Gedisa. 
https://etica.uazuay.edu.ec/sites/etica.uazuay
.edu.ec/files/public/levinas-1961-totalidad-e-
infinito_ocr.pdf

Lustick, I. (2019). Paradigm lost: From two-state solution to 
one-state reality. University of Pennsylvania 
Press. 
https://www.pennpress.org/9780812251951/
paradigm-lost/

Norris, P., & Inglehart, R. (2011). Sacred and secular: 
Religion and politics worldwide (2.a ed.). Cambridge 
University Press. 
https://www.cambridge.org/core/books/sacr
ed-and-secular/056FE6F6775E313545F664
F63CC392F3

Pew Research Center. (2016). Israel’s religiously divided 
society. 
https://www.pewresearch.org/religion/2016
/03/08/israels-religiously-divided-society/

Pew Research Center. (2017). The future of world religions: 
Population growth projections, 2015–2060. 
https://www.pewresearch.org/religion/2015
/04/02/religious-projections-2010-2050/

Pew Research Center. (2021). Religious composition of the 
U.S. Religious identity in the United States | 
Pew Research Center. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Harvard University 
Press. 
https://laisve.lt/wp-content/uploads/2023/0
4/Taylor-Secular-Age.pdf

Toft, M. D., Philpott, D., & Shah, T. S. (2011). God’s century: 
Resurgent religion and global politics. W. W. Norton & 
Company.  
https://wwnorton.com/books/Gods-Century
/

Weber, M. (2012). La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo (F. Gil Villegas, Trad.). Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada 
en 1905). 

World Values Survey. (2022). World Values Survey wave 7 
(2017–2022). World Values Survey 
Association. 
https://www.worldvaluessurvey.org/WVSDo
cumentationWV7.jsp

Artículos

Pág 40

E
l 
M
ito

 d
e 

la
 S

ec
ul
ar
iz
ac
ió
n 

y 
la
 G

eo
po

lít
ic
a 

M
un

di
al

Revista Institucional Tiempos Nuevos
Año 30, No. 32 – diciembre de 2025, ISSN 2981-6823 (En línea)
DOI: https://doi.org/10.15658/rev.inst.tiempnuevos25.12303204 / pp. 31 - 40.


	Portadas
	Portada tiempos nuevos
	Portada tiempos nuevos1

	Tiempos nuevos

